
 

 

 
UNIVERSIDADE FEDERAL DA BAHIA  

INSTITUTO GEOCIENCIAS DEPARTAMENTO DE GEOGRAFIA 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

JEFERSON BISPO DOS SANTOS 

 

 

A IMPORTÂNCIA DO INSTITUTO CULTURAL STEVE BIKO, NO FOMENTO AO 

RESGATE DA ANCESTRALIDADE E NA PROMOÇÃO DA CIDADANIA E DA 

CONSCIÊNCIA NEGRA DO POVO NEGRO DE SALVADOR (BAHIA). 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

SALVADOR 

2025 

 



 

 

 
JEFERSON BISPO DOS SANTOS 

 
 
 
 
 
 
 

A IMPORTÂNCIA DO INSTITUTO CULTURAL STEVE BIKO, NO FOMENTO AO 

RESGATE DA ANCESTRALIDADE E NA PROMOÇÃO DA CIDADANIA E DA 

CONSCIÊNCIA NEGRA DO POVO NEGRO DE SALVADOR (BAHIA). 

 
 
 
 
 
. 

 

 

 

 

 

 

Monografia apresentada à Banca 
Examinadora da Universidade Federal da 
Bahia, como exigência parcial para obtenção 
do título de bacharel em Geografia, sob a 
orientação do Prof. Dr. Clímaco César Siqueira 
Dias. 

 

 
 

 

 

 

 

 

                                                           SALVADOR 

2025 

 
 
 
 



 

 

JEFERSON BISPO DOS SANTOS 
 
 
 
 
 

A IMPORTÂNCIA DO INSTITUTO CULTURAL STEVE BIKO, NO FOMENTO AO 

RESGATE DA ANCESTRALIDADE E NA PROMOÇÃO DA AUTOESTIMA DA 

CIDADANIA E DA CONSCIÊNCIA NEGRA DO POVO NEGRO DE SALVADOR 

(BAHIA). 

 

 

 

Monografia apresentada à Banca 
Examinadora da Universidade Federal da 
Bahia, como exigência parcial para obtenção 
do título de bacharel em Geografia, sob a 
orientação do Prof. Dr. Clímaco César Siqueira 
Dias. 

 

Aprovada em: 19/12/2025 

 

BANCA EXAMINADORA 

 

_______________________________ 
Prof. Dr. Clímaco César Siqueira Dias 

 

 
_______________________________ 

                                      Profa. Dra. Flora Sousa Pidner 
 

 
_________________________________ 

                                     Profa . Ma. Jamila Reis Gomes 
 

 
 
 
 
 

Salvador 
2025 



 

 

  

AGRADECIMENTOS 

 
Agradeço, primeiramente, aos meus filhos Jenifer Oliveira e Jenerson Oliveira, 

cuja presença constante, apoio emocional e incentivo foram fundamentais para que 

eu mantivesse a motivação durante toda a caminhada acadêmica. 

Sou profundamente grato ao meu amigo Gilton Santos, pela amizade sólida, 

pelas conversas que me fortaleceram e por nunca hesitar em oferecer ajuda nos 

momentos em que mais precisei. 

À minha ex-companheira Verônica Oliveira, deixo meu sincero reconhecimento 

pelo apoio oferecido em parte importante da minha trajetória, contribuindo para que 

eu permanecesse firme na busca pelos meus objetivos. 

Registro minha gratidão ao meu orientador, Professor Clímaco Dias, pela 

orientação segura, pelas contribuições críticas e por todo acompanhamento dedicado 

ao longo do desenvolvimento deste trabalho. 

Ao Instituto Cultural Steve Biko, manifesto meu especial agradecimento pelo 

compromisso com a educação e transformação social, e por ter contribuído 

diretamente para minha formação crítica, humana e profissional. 

Agradeço, ainda, a Ivanete Peixoto, pelo incentivo constante, pelas palavras de 

força e por acreditar no meu potencial mesmo nos momentos de incerteza. 

A todas e todos que, direta ou indiretamente, contribuíram para a construção 

deste percurso, deixo registrado meu mais sincero muito obrigado. 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 

DEDICATÓRIA 
 
 
 
Dedico este trabalho ao Instituto Cultural Steve Biko, casa que acende faróis no 
caminho de jovens negros, onde cada aula é um gesto de afirmação e cada palavra é 
uma forma de libertação. À instituição que, desde 1992, transforma vidas com a força 
do conhecimento e com a coragem de dizer que não estamos sós, ofereço estas 
páginas como agradecimento e continuidade de sua missão. 
 
Dedico também ao centenário de Milton Santos, mestre da Geografia e da 
humanidade. Sua obra, ainda viva, luminosa e necessária, nos ensina que o espaço 
é feito de gente, de encontros, de conflitos e de esperança. Em seu legado encontro 
não apenas teoria, mas destino: um convite para pensar o mundo com justiça e para 
acreditar que outra globalização é possível. 
 
Assim, este trabalho se ergue como homenagem e como promessa: a de caminhar 
com consciência, de estudar com responsabilidade e de honrar aqueles que abriram 
caminhos antes de mim. 
  



 

 

 
 

RESUMO 
 
A presente monografia analisa a importância do Instituto Cultural Steve Biko para o 
resgate da ancestralidade africana, a valorização da identidade negra e o 
fortalecimento da autoestima de jovens negros em Salvador-BA, por meio da 
educação. O objetivo geral consiste em compreender de que forma o Instituto contribui 
para a formação cidadã e para a criação de oportunidades educacionais capazes de 
enfrentar desigualdades estruturais. A pesquisa adota abordagem qualitativa, de 
caráter exploratório e documental, fundamentada em revisão bibliográfica, análise de 
documentos institucionais e aplicação de questionários semiestruturados a 
estudantes, professores e gestores, compondo um estudo de caso sobre a atuação 
da Biko desde 1992. Os resultados evidenciam que o Instituto desempenha papel 
decisivo na preparação de jovens para o ingresso e a permanência no ensino superior, 
articulando práticas pedagógicas antirracistas, consciência ancestral e 
desenvolvimento identitário. As respostas analisadas indicam impacto significativo na 
autoestima racial, no desempenho escolar e no enfrentamento do racismo. Conclui-
se que o Instituto Cultural Steve Biko representa uma experiência educacional 
transformadora, configurando-se como referência nacional na luta contra o racismo 
estrutural e na construção de caminhos de emancipação social. 
 
Palavras-chave: Instituto Cultural Steve Biko; educação; racismo estrutural. 

  



 

 

ABSTRACT 

 

This monograph focuses on the importance of the Steve Biko Cultural Institute in the 
recovery of ancestry and the promotion of self-esteem among the Black population of 
Salvador-BA, through the lens of education. The main objective is to analyze how the 
Institute contributes to the valorization of Black identity and the creation of educational 
opportunities that address structural inequalities. The research adopts a qualitative, 
exploratory, and documental approach, based on a literature review, analysis of 
institutional documents, and a case study of the Institute’s activities since its founding 
in 1992. The results indicate that the Steve Biko Cultural Institute has been 
fundamental in preparing young Black individuals for higher education, integrating 
academic content with Afro-Brazilian history and culture, thereby strengthening critical 
consciousness and racial self-esteem. Moreover, the Institute’s experience constitutes 
a model of anti-racist education, combining ancestry, identity, and citizenship as tools 
for social empowerment. It is concluded that the Institute represents a transformative 
educational practice, serving as a reference in the fight against structural racism and 
in building a more just and equitable society. 
 
Keywords: Steve Biko Cultural Institute; education; structural racism 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

LISTA DE ILUSTRAÇÕES 

 
 
Figura 1- Distribuição racial da população de Salvador (Censo 2022). 18 
Figura 2- Taxa de abandono escolar no ensino médio – Brasil e Bahia (2020–202326 
Figura 3- Estudantes negros beneficiados por cotas raciais no Brasil (2012–2023). 31 
Figura 4- Sede do Instituto Cultural Steve Biko em Salvador. 36 
Figura 5- Taxa de acesso ao ensino superior no Brasil por cor/raça (2001–2023). 38 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

LISTA DE ABREVIATURAS E SIGLAS 

 

 

   

  ECA – Estatuto da Criança e do Adolescente 

  FNDE – Fundo Nacional de Desenvolvimento da Educação 

  IBGE – Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística 

  LDBEN – Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional 

  MEC – Ministério da Educação 

  OCDE – Organização para a Cooperação e Desenvolvimento Econômico 

  ONU – Organização das Nações Unidas 

  PNE – Plano Nacional de Educação 

  SNE – Sistema Nacional de Educação 

  STJ – Superior Tribunal de Justiça 

  UNESCO – Organização das Nações Unidas para a Educação, a Ciência e a Cultura 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

SUMÁRIO 
 

 

 

1 INTRODUÇÃO .................................................................................................................... 11 
1.1 Objetivos ....................................................................................................... 13 

1.1.1 Objetivo geral ............................................................................................. 13 
1.1.2 Objetivos específicos .................................................................................. 13 

2 METODOLOGIA ................................................................................................................. 15 
3 UMA BREVE HISTÓRIA DE SALVADOR .................................................................... 17 
3.1 A escravidão na Bahia ................................................................................................. 18 
4 UMA CIDADE EM TRANSFORMAÇÃO ........................................................................ 23 
4.1 Salvador do século XX ................................................................................................ 23 
4.2 A periferia de Salvador ................................................................................................ 24 
4.3 Morfologia Periférica de Salvador ............................................................................ 27 
5 RACISMO NO BRASIL ..................................................................................................... 29 
6 ESPAÇOS DE RESISTENCIA ......................................................................................... 32 
6.1. Blocos Afro e Cultura como Resistência .............................................................. 32 
6.2 O Instituto Cultural Steve Biko .................................................................................. 33 
7 IMPLEMENTAÇÃO DA LEI 10.639/2003 E O PAPEL DO INSTITUTO COMO 
REFERÊNCIA PRÁTICA ..................................................................................................... 40 
8 RESULTADOS E DISCUSSÃO ....................................................................................... 42 
8.1 Fortalecimento da identidade racial e consciência ancestral .......................... 42 
8.2 Compreensão da ancestralidade africana ............................................................. 42 
8.3 Desempenho escolar e permanência educativa ................................................... 43 
8.4 Adequação das práticas pedagógicas e educação antirracista ...................... 43 
8.5 Enfrentamento do racismo e impacto comunitário ............................................. 43 
8.6 Impacto geral da Biko na formação educacional e cidadã ................................ 44 
8.7 A Steve Biko como Tecnologia Social Negra e Inovação Pedagógica .......... 44 
9 CONSIDERAÇÕES FINAIS ............................................................................................. 46 
REFERÊNCIAS ..................................................................................................................... 48 
 



11 

 

1 INTRODUÇÃO 

 
A questão racial ocupa um lugar central na formação social, cultural e política 

do Brasil. Desde o período colonial, o país construiu sua identidade marcada pela 

presença da população africana escravizada, que, mesmo diante da violência da 

escravidão e do racismo estrutural, deixou profundas marcas de resistência e de 

produção cultural. Contudo, as desigualdades raciais persistem como uma herança 

perversa desse processo histórico, refletindo-se no acesso limitado a direitos 

básicos, como educação, saúde, moradia e trabalho digno, especialmente para a 

população negra. Nesse contexto, pensar alternativas que promovam o resgate da 

ancestralidade, a valorização identitária e o fortalecimento da autoestima do povo 

negro torna-se fundamental para a construção de uma sociedade mais justa e 

igualitária. 

Salvador, capital da Bahia, é um espaço simbólico e estratégico para 

compreender essa realidade. Com uma das maiores proporções de população 

negra do mundo fora do continente africano, segundo dados do Censo Demográfico 

do IBGE (2022), a cidade foi um dos principais portos de entrada de africanos 

escravizados nas Américas, tornando-se palco de intensos processos de 

resistência, como o Levante Malê de 1835 e outras revoltas. 

A presença da cultura afro-brasileira é visível na religiosidade, na música, na 

culinária, nas festas populares e nas práticas comunitárias, configurando a cidade 

como um território de resistência e de memória viva da diáspora africana. Apesar 

disso, a população negra de Salvador continua sendo a mais afetada pelas 

desigualdades sociais e pelo racismo estrutural, sobretudo em seus territórios 

periféricos, onde o acesso à educação de qualidade e à mobilidade social ainda 

representam um desafio cotidiano. 

É nesse cenário que se insere o Instituto Cultural Steve Biko, fundado em 

1992, em Salvador, como uma das primeiras iniciativas educacionais voltadas 

especificamente para a juventude negra no Brasil. Inspirado no líder sul-africano 

Steve Biko, símbolo da luta contra o apartheid, o Instituto tem como missão central 

promover a valorização da ancestralidade africana, fortalecer a autoestima da 

população negra e criar oportunidades concretas de acesso à educação superior. 

Por meio de cursos pré-vestibulares, oficinas culturais, formações críticas e 

espaços de debate, a instituição contribui para que jovens negros e negras possam 



12 

 

não apenas ingressar em universidades, mas também compreender e se orgulhar 

de sua identidade racial, combatendo os estigmas impostos historicamente pela 

sociedade brasileira. 

A relevância de pesquisar o Instituto Cultural Steve Biko reside no fato de 

que ele representa um modelo de resistência e de transformação social que articula 

educação, identidade e ancestralidade como ferramentas de emancipação. Nesse 

sentido, a questão que orienta este trabalho pode ser formulada da seguinte 

maneira: de que forma o Instituto Cultural Steve Biko contribui para o resgate da 

ancestralidade africana e para a promoção da autoestima negra em Salvador, pelo 

viés da educação? A resposta a essa problemática permitirá compreender não 

apenas os impactos de uma experiência educacional antirracista, mas também os 

limites e os desafios de se enfrentar o racismo estrutural por meio da valorização 

cultural e da formação cidadã. 

O objetivo geral desta pesquisa é analisar a importância do Instituto Cultural 

Steve Biko para o resgate da ancestralidade e a promoção da autoestima negra em 

Salvador, pelo viés da educação. Para alcançar esse propósito, foram 

estabelecidos os seguintes objetivos específicos: (i) resgatar o contexto histórico 

de Salvador e sua herança africana; (ii) identificar transformações sociais e urbanas 

que afetam a população negra; (iii) discutir o racismo estrutural no Brasil e em 

Salvador; (iv) analisar experiências de resistência cultural e educacional, como os 

blocos afro e o próprio Instituto Steve Biko; e (v) avaliar a contribuição do Instituto 

na formação identitária e educacional dos jovens negros. 

A metodologia adotada é de caráter qualitativo e exploratório, baseada em 

revisão bibliográfica, análise documental e estudo de caso, articulados à aplicação 

de questionários semiestruturados. As fontes incluem livros, artigos acadêmicos, 

legislações pertinentes, como a Lei nº 10.639/2003, materiais institucionais 

produzidos pelo próprio Instituto, além das respostas aos questionários aplicados a 

estudantes, professores e gestores. A análise buscará compreender, de forma 

crítica, a relação entre racismo estrutural, educação e resistência, tomando o 

Instituto Steve Biko como exemplo de prática transformadora no enfrentamento das 

desigualdades raciais. 

Quanto à organização, este trabalho encontra-se estruturado da seguinte 

forma: no Capítulo I, será apresentada uma contextualização da fundação da 

cidade de Salvador, destacando a escravidão na Bahia e o Levante Malê como 



13 

 

marcos de resistência negra. O Capítulo II discutirá as transformações sociais e 

urbanas de Salvador, evidenciando o impacto da segregação socioespacial sobre 

a população negra periférica. O Capítulo III abordará o racismo no Brasil, 

enfatizando sua dimensão estrutural e institucional e suas consequências para a 

juventude negra. No Capítulo IV, serão analisados os espaços de resistência 

cultural, com destaque para os blocos afro baianos e, em especial, para o Instituto 

Cultural Steve Biko, ressaltando suas práticas educacionais e culturais no combate 

ao racismo e na valorização da identidade negra. Por fim, serão apresentadas as 

considerações finais, retomando as principais reflexões e apontando perspectivas 

para futuras pesquisas. 

Assim, a presente monografia busca não apenas compreender a trajetória e 

a relevância do Instituto Cultural Steve Biko, mas também contribuir para o debate 

acerca do papel da educação na luta antirracista e na construção de caminhos que 

resgatem a ancestralidade e promovam a autoestima da população negra em 

Salvador e no Brasil. 

 

1.1 Objetivos  

 

1.1.1 Objetivo geral  

 

Analisar a importância do Instituto Cultural Steve Biko na promoção da 

identidade negra, no fortalecimento da autoestima e na construção de oportunidades 

educacionais para jovens negros da cidade de Salvador (Bahia), a partir de uma 

perspectiva de educação antirracista. 

 

         1.1.2 Objetivos específicos  

 

• Compreender o papel do Instituto Cultural Steve Biko no resgate da 

ancestralidade africana e na valorização da identidade negra; 

• Identificar as práticas pedagógicas desenvolvidas pelo Instituto e sua relação 

com a implementação da Lei nº 10.639/2003; 

• Analisar as percepções de estudantes, professores e gestores sobre os 

impactos educacionais, identitários e sociais das ações promovidas pelo Instituto; 



14 

 

• Refletir sobre a atuação do Instituto Cultural Steve Biko como espaço de 

resistência, formação crítica e inovação pedagógica no enfrentamento do racismo 

estrutural. 

  



15 

 

 

2 METODOLOGIA  

 

A pesquisa desenvolvida possui abordagem qualitativa, de caráter descritivo e 

exploratório, voltada à compreensão das relações entre racismo estrutural, identidade 

negra, educação e práticas comunitárias de resistência. A opção por uma abordagem 

qualitativa se justifica pela natureza do objeto estudado, que envolve percepções, 

trajetórias, vínculos simbólicos e experiências socioculturais que não poderiam ser 

adequadamente capturados por métodos exclusivamente quantitativos. 

O estudo articulou três procedimentos principais: revisão bibliográfica, análise 

documental e aplicação de questionários semiestruturados. A revisão bibliográfica 

abrangeu autores que discutem relações étnico-raciais, segregação socioespacial, 

educação antirracista e resistência negra, além de análises sobre a formação histórica 

de Salvador e a atuação de movimentos negros na cidade. A análise documental 

incluiu legislações pertinentes, como a Lei 10.639/2003, textos institucionais da 

própria Biko e produções relacionadas às suas práticas formativas. 

A pesquisa empírica foi realizada por meio da aplicação de questionários 

semiestruturados em dois recortes temporais distintos, abrangendo os períodos de 

2017 a 2019 e de 2024 a 2025, o que permitiu captar tanto percepções consolidadas 

ao longo do tempo quanto experiências mais recentes relacionadas à atuação do 

Instituto Cultural Steve Biko. Os instrumentos foram aplicados a estudantes, 

professores e gestores vinculados à instituição, considerando-se diferentes trajetórias 

educacionais e vivências formativas. No caso dos estudantes, observou-se a 

diversidade territorial dos participantes, oriundos de bairros periféricos de Salvador, 

tais como Engenho Velho da Federação, Fazenda Garcia, Sussuarana, Alto de 

Coutos, Paripe, Cajazeiras e Mata Escura. A delimitação temporal e espacial da 

pesquisa contribui para conferir maior rigor metodológico à análise, ao mesmo tempo 

em que possibilita compreender o alcance social e educacional do Instituto em 

diferentes contextos urbanos. 

A escolha pelo questionário semiestruturado permitiu combinar a organização 

dos dados com a flexibilidade necessária para registrar percepções, narrativas e 

interpretações individuais. A aplicação ocorreu de forma voluntária e anônima, 

preservando a confidencialidade das respostas. As informações obtidas foram 

agrupadas em categorias de análise relacionadas aos eixos temáticos discutidos ao 



16 

 

longo do trabalho: identidade racial, ancestralidade, desempenho escolar, práticas 

pedagógicas, enfrentamento do racismo e impacto geral do Instituto na formação dos 

participantes. 

A análise dos dados considerou tanto a frequência das respostas fechadas 

quanto os conteúdos qualitativos presentes nas justificativas abertas, que ofereceram 

nuances importantes para a interpretação dos resultados. Dessa forma, a metodologia 

adotada possibilitou articular teoria e prática, permitindo compreender como o Instituto 

Steve Biko atua na construção da identidade negra e na promoção da educação 

antirracista em Salvador. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



17 

 

 
 

3 UMA BREVE HISTÓRIA DE SALVADOR 

 

A fundação da cidade de Salvador, em 1549, representou a instalação do 

primeiro núcleo urbano planejado pelos colonizadores portugueses no território 

brasileiro. Desde sua origem, a cidade foi concebida como sede administrativa e 

política da colônia, articulando funções de governo, defesa militar e comércio atlântico 

(Orlandi, 2011). Além de sua posição geográfica privilegiada, com uma baía abrigada 

e de fácil acesso às rotas marítimas, a escolha do local também atendeu a objetivos 

estratégicos de defesa. A escarpa que separa a Cidade Alta da Cidade Baixa 

funcionava como barreira natural contra invasões, conferindo ao sítio condições 

favoráveis para proteção militar e vigilância costeira. Por esses fatores, Salvador 

consolidou-se como ponto estratégico para a administração e para o controle do 

sistema colonial português. 

A configuração espacial da cidade foi marcada pela divisão entre a Cidade Alta 

e a Cidade Baixa, estabelecendo um modelo urbano hierárquico que expressava a 

separação entre as atividades administrativas e religiosas, concentradas na parte alta, 

e as funções portuárias e comerciais, na parte baixa (Santos, 1959). Essa organização 

não apenas refletia a lógica de dominação colonial, mas também estruturava as 

relações sociais e de poder que se reproduziriam ao longo dos séculos. 

Além de centro administrativo, Salvador consolidou-se como espaço de 

permanências e transformações culturais. Ao longo de mais de quatro séculos, 

manteve-se como capital simbólica da presença portuguesa no Atlântico Sul e, ao 

mesmo tempo, foi sendo ressignificada pelas práticas sociais da população negra que 

passou a constituir a maioria de seus habitantes (Vasconcelos, 2016). Essa dinâmica 

contraditória entre planejamento colonial e resistência cultural evidencia como a 

fundação da cidade não pode ser entendida apenas como um ato político-

administrativo, mas como o início de um processo de disputas territoriais e identitárias 

que marcariam sua história. 

Salvador possui uma das maiores proporções de população negra do mundo 

fora do continente africano, de acordo com os dados do Censo Demográfico do IBGE 

(2022), e esse dado demográfico é fundamental para compreender tanto as 



18 

 

expressões culturais quanto as desigualdades sociais que estruturam o espaço 

urbano. 

 

Figura 1- Distribuição racial da população de Salvador (Censo 2022). 
Fonte: IBGE, Censo Demográfico (2022). 

 

Apesar da predominância da população negra, Salvador ainda apresenta 

elevados índices de desigualdade racial, especialmente no acesso à educação, saúde 

e renda. Essa contradição explicita a necessidade de políticas e práticas que 

promovam equidade, como as iniciativas do movimento negro educacional. 

  3.1 A escravidão na Bahia  

 

A escravidão na Bahia constituiu-se como um dos pilares fundamentais da 

economia colonial e imperial, sendo Salvador um dos principais portos de chegada de 

africanos escravizados durante os séculos XVI ao XIX. O porto da capital baiana foi 

não apenas uma porta de entrada de cativos para o Brasil, mas também um elo central 

do tráfico atlântico que conectava a África, a América e a Europa. Como destaca 

Vasconcelos (2024), Salvador desempenhou papel crucial na formação do Sistema 

Internacional Moderno, servindo de entreposto comercial e humano em uma rede que 



19 

 

sustentava o colonialismo europeu e a acumulação de capital. Essa função fez da 

cidade uma das principais bases da diáspora africana nas Américas, cujas 

consequências sociais, culturais e políticas reverberam até a atualidade. 

No contexto urbano, a presença africana foi determinante para a conformação 

de Salvador como uma cidade diaspórica. A noção de “Roma Negra”, atribuída à 

capital baiana, traduz a intensidade da contribuição africana na organização do 

espaço, na cultura e nas relações sociais locais (Da Silva, 2018). A grande 

concentração de africanos escravizados e seus descendentes resultou em uma 

cidade marcada por tensões, resistências e permanências culturais. Não se trata 

apenas da presença numérica, mas também do peso simbólico e cultural de práticas 

religiosas, linguísticas e laborais que moldaram a identidade da cidade. Salvador 

consolidou-se, assim, como uma das maiores cidades negras fora da África, lugar de 

síntese, mas também de conflitos entre a ordem colonial e a luta por liberdade. 

O sistema escravista em Salvador se distinguiu de outras regiões brasileiras 

pela complexidade de sua configuração urbana. Diferentemente das áreas rurais, 

onde predominava o trabalho nas plantações de açúcar e tabaco, na cidade os cativos 

exerciam funções múltiplas. Souza et al. (2010) destacam a diferença entre o trabalho 

doméstico, conhecido como “serviço de casa”, e o trabalho remunerado externo, 

chamado “ganho”. Essa dinâmica permitia a alguns escravizados certa circulação pela 

cidade, ainda que sempre sob vigilância e exploração. Essa relativa mobilidade 

possibilitava estratégias de resistência, redes de sociabilidade e até o acúmulo de 

recursos que, em alguns casos, resultavam na compra da alforria. 

Outra característica relevante foi a diversidade das ocupações urbanas. 

Oliveira (2021) analisa o trabalho em talhos, barracas e outros espaços comerciais, 

evidenciando como africanos, crioulos, libertos e escravizados partilhavam os 

mesmos ambientes laborais. Esses espaços não apenas garantiam a sobrevivência 

da população negra, mas também funcionavam como locais de trocas culturais e 

organização social. Tal dinâmica contribuiu para a construção de uma identidade 

coletiva marcada pela pluralidade de experiências e pela contínua negociação entre 

dominação e resistência. 

Apesar da brutalidade do regime, a escravidão urbana em Salvador também 

abriu brechas para formas de contestação e resistência cotidiana. O chamado “negro 

de ganho”, que circulava pela cidade prestando serviços e vendendo produtos, 

representava um ponto de tensão no sistema. Essa prática permitia aos escravizados 



20 

 

manter vínculos comunitários, organizar redes de solidariedade e preservar elementos 

culturais africanos, mesmo sob forte repressão (Souza et al., 2010). A própria 

circulação pelo espaço urbano favorecia encontros religiosos, articulação de levantes 

e manutenção de línguas africanas. 

A Bahia, especialmente Salvador e o Recôncavo, recebeu diferentes etnias 

africanas ao longo dos séculos, como iorubás, jejes, haussás e angolas. Essa 

diversidade enriqueceu a vida cultural da cidade, mas também impôs desafios de 

convivência. De acordo com Da Silva (2018), a configuração diaspórica de Salvador 

produziu uma sociedade de síntese, onde elementos africanos, portugueses e 

indígenas se entrecruzavam, mas sob forte hierarquia racial. A escravidão não apenas 

moldou a economia, mas estruturou as desigualdades sociais que se prolongariam 

após a abolição. 

Por fim, é fundamental compreender que a escravidão na Bahia não se 

restringiu à exploração econômica, mas constituiu um projeto político de controle 

social e racial. Vasconcelos (2024) ressalta que o tráfico atlântico e a utilização de 

africanos escravizados em Salvador foram parte de um sistema mundial que 

perpetuava a desigualdade entre metrópoles e colônias. No entanto, mesmo diante 

de violência e repressão, os africanos e seus descendentes resistiram, criaram 

estratégias de sobrevivência e deixaram marcas profundas na configuração social da 

cidade. Esse legado de resistência, inscrito na história de Salvador, foi fundamental 

para a emergência de movimentos negros posteriores e para a fundação de 

instituições que continuam a lutar pela valorização da identidade negra. 

 

3.2 O Levante Malê na Bahia 

 
O Levante Malê, ocorrido em Salvador na madrugada de 25 de janeiro de 1835, 

constitui um dos episódios mais significativos de resistência escrava no Brasil. 

Liderada por africanos muçulmanos, em sua maioria nagôs (iorubás) e haussás, a 

revolta foi planejada para derrubar a ordem escravocrata, instaurar uma nova 

organização social e afirmar a identidade islâmica de seus protagonistas. Como 

destaca Ribeiro (2023), o movimento envolveu cerca de 600 participantes, número 

expressivo para o contexto da época, e foi marcado pela disciplina, pelo planejamento 

estratégico e pelo profundo caráter político e religioso. Embora tenha sido derrotado 



21 

 

em poucas horas, o levante deixou marcas duradouras na história da luta negra no 

Brasil. 

O contexto social de Salvador no início do século XIX era de forte concentração 

de população africana. Estima-se que, em 1835, cerca de 40% dos habitantes da 

cidade eram escravizados, a maioria deles nascidos na África. Esse dado reforça a 

ideia de Salvador como uma cidade eminentemente diaspórica, onde tensões sociais, 

étnicas e religiosas se faziam intensas. 

Conforme registrado por Júlio Santana Braga (1987), a Sociedade Protetora 

dos Desvalidos (SPD) teve sua origem em 16 de setembro de 1832, inicialmente sob 

o nome de Irmandade de Nossa Senhora da Soledade Amparo dos Desvalidos, 

fundada por homens negros livres e libertos reunidos na Capela de Nossa Senhora 

do Rosário dos Quinze Mistérios, em Salvador. A entidade tinha caráter mutualista e 

funcionava como rede de colaboração mútua, oferecendo apoio em casos de doença, 

invalidez, morte e contribuindo para a compra de cartas de alforria. 

A dimensão religiosa do Levante Malê é um aspecto central para sua 

compreensão. Os rebeldes eram muçulmanos que liam e escreviam em árabe, 

organizavam-se em torno de práticas islâmicas e buscavam, no Corão, inspiração 

para a luta contra a escravidão. Como lembram Santos et al. (2022), essa presença 

muçulmana foi fundamental não apenas para a articulação da revolta, mas também 

para a construção de uma memória coletiva que, entretanto, foi sistematicamente 

silenciada nos espaços oficiais de memória. O esquecimento deliberado da 

participação islâmica e africana no episódio mostra como a história oficial buscou 

minimizar o potencial revolucionário da revolta. 

O espaço urbano de Salvador foi elemento crucial para a eclosão e repressão 

do levante. Os revoltosos se deslocaram pelas ruas da Cidade Alta, atacando prédios 

públicos e quartéis, antes de serem contidos pela Guarda Nacional. Suzano Junior 

(2021) observa que, ao analisarmos a revolta a partir da geografia renovada proposta 

por Milton Santos, percebemos como as “rugosidades” do espaço urbano isto é, as 

permanências históricas inscritas na paisagem influenciaram a circulação e a 

resistência dos Malês. As ruas estreitas, as ladeiras e as praças funcionaram tanto 

como pontos de encontro e mobilização quanto como obstáculos diante da repressão 

organizada pelas autoridades. 

Um ponto relevante é que o levante foi organizado majoritariamente por 

africanos nascidos no continente, e não pelos crioulos, negros nascidos no Brasil. 



22 

 

Essa distinção revela tensões internas entre diferentes grupos da população negra de 

Salvador. Ribeiro (2023) destaca que os africanos muçulmanos mantinham uma 

identidade própria, fortalecida por redes de solidariedade e por sua formação religiosa, 

o que lhes permitiu organizar uma revolta de caráter claramente político. Esse traço 

evidencia como a diversidade da população escravizada podia gerar tanto 

solidariedade quanto conflitos, dependendo das circunstâncias históricas. 

Embora derrotado, o Levante Malê teve grande impacto simbólico. Ele 

evidenciou a possibilidade concreta de insurreição em larga escala e inspirou temor 

duradouro nas elites escravistas. O governo imperial reforçou medidas de controle 

sobre africanos libertos e escravizados, temendo que a experiência haitiana pudesse 

se repetir em Salvador. A repressão ao levante reforçou também a importância de 

instituições negras autônomas, como a Sociedade Protetora dos Desvalidos, que 

passaram a ser espaços de resistência legalizada, em contraponto à luta armada 

derrotada. 

Por fim, o legado do Levante Malê permanece como símbolo da resistência 

negra e da luta pela liberdade no Brasil. Santos et al. (2022) apontam que, apesar do 

silêncio das instituições oficiais de memória, os Malês continuam presentes na cultura 

popular, na historiografia crítica e nas práticas religiosas afro-brasileiras. O movimento 

representa não apenas a luta contra a escravidão, mas também a afirmação de uma 

identidade africana e islâmica que resistiu à opressão colonial. Ao resgatar sua 

memória, reconhece-se que a liberdade no Brasil não foi uma concessão da elite, mas 

resultado de lutas persistentes dos povos africanos e seus descendentes.



23 

 

 

4 UMA CIDADE EM TRANSFORMAÇÃO  

 

A cidade de Salvador, ao longo de sua história, passou por intensos processos 

de mudança que refletiram tanto dinâmicas econômicas e urbanas quanto tensões 

sociais e culturais. Do período colonial à contemporaneidade, a capital baiana 

consolidou-se como espaço de contrastes: lugar de grande riqueza simbólica e 

cultural, mas também de profundas desigualdades estruturais. No século XX, essas 

transformações tornaram-se ainda mais evidentes, com a urbanização acelerada, a 

industrialização, a expansão das periferias e a redefinição de espaços de 

sociabilidade da população negra. Analisar esse processo de transformação é 

fundamental para compreender as condições históricas e sociais que moldaram a vida 

cotidiana dos soteropolitanos e, sobretudo, os desafios enfrentados pela população 

negra diante das contradições entre modernização e exclusão social. 

4.1 Salvador do século XX 

 

O século XX marcou profundas transformações na cidade de Salvador, 

especialmente no que se refere ao crescimento urbano, às mudanças nas relações 

de trabalho e ao processo de modernização econômica. Carvalho e Arantes (2022) 

destacam que a capital passou por um período de rápida expansão, marcado pela 

urbanização desordenada e pelo aprofundamento das desigualdades socioespaciais. 

Parte desse processo esteve associada à industrialização, à instalação da Petrobras 

no Recôncavo e à posterior construção do Polo Petroquímico de Camaçari, que 

redesenharam a dinâmica econômica regional. Como demonstra Furtado (2021), 

essas mudanças contribuíram para a fragmentação do território que compunha o 

Recôncavo tradicional e favoreceram o surgimento de uma Região Metropolitana com 

fluxos, demandas e formas de ocupação distintas do padrão rural e portuário que 

predominara até meados do século XX. Nesse contexto, Salvador consolidou-se como 

uma metrópole marcada pela coexistência entre modernização e precariedade, 

fenômeno típico das cidades do Sul Global, como analisa Santos (2022). 

As transformações econômicas e urbanas também evidenciaram a 

permanência das desigualdades raciais na capital baiana. Theodoro (2022) ressalta 

que, mesmo após o fim da escravidão, a população negra não foi incorporada de 

maneira efetiva ao mercado de trabalho nem às instituições educacionais, 



24 

 

perpetuando um ciclo histórico de exclusão. Essa condição se refletiu ao longo do 

século XX na vulnerabilidade social e na dificuldade de acesso aos direitos básicos 

para grande parte das famílias negras de Salvador, realidade que, segundo Gomes 

(2017), só começou a ser enfrentada com a mobilização dos movimentos negros a 

partir da segunda metade do século. 

Milton Santos (2022), ao analisar as metamorfoses do espaço habitado, 

enfatiza que Salvador se tornou exemplo de como a urbanização periférica brasileira 

combina modernidade e desigualdade. A cidade reproduziu dinâmicas típicas de 

países do Sul Global, nos quais as tecnologias e o capital avançam seletivamente, 

sem atender às necessidades básicas da maioria da população. Nesse sentido, 

Salvador revela a contradição entre progresso econômico e exclusão social. 

A globalização também deixou sua marca. Como argumenta Santos (2023), em 

Por uma outra globalização, cidades como Salvador foram inseridas de maneira 

subordinada no processo global, servindo como destinos turísticos e centros de 

consumo, mas sem enfrentar as raízes da desigualdade histórica. Assim, a Salvador 

da segunda metade do século XX, consolidou-se como metrópole marcada por um 

crescimento urbano intenso, porém excludente, cujas consequências estruturam os 

desafios da cidade até hoje. 

 

4.2 A periferia de Salvador 

 

A periferia de Salvador é resultado direto do processo de urbanização desigual 

que caracterizou o século XX. Carvalho e Arantes (2022) destacam que a cidade se 

expandiu de forma fragmentada, marcada pela ausência de planejamento e pela 

lógica da especulação imobiliária. Nesse cenário, as camadas populares foram 

empurradas para áreas periféricas, muitas vezes carentes de infraestrutura básica. A 

periferia, assim, não é apenas um espaço físico distante do centro, mas também um 

espaço social marcado pela precariedade e pela segregação. 

Segundo Gomes (2021), a segregação espacial em Salvador é estrutural, 

manifestando-se na separação entre áreas valorizadas – ocupadas pelas elites – e 

áreas de exclusão, onde predominam populações negras e pobres. Essa segregação 

não é apenas geográfica, mas também simbólica, reproduzindo estigmas e reforçando 

desigualdades. A cidade se fragmenta em territórios de oportunidades e territórios de 



25 

 

carência, revelando a persistência do racismo estrutural na organização do espaço 

urbano. 

A vida cotidiana na periferia de Salvador revela que esses territórios não podem 

ser reduzidos a espaços de carência, pois neles se produzem vínculos, práticas 

culturais e formas de resistência fundamentais para a dinâmica urbana. Como 

demonstra Dias (2019), a permanência das populações nos bairros populares está 

profundamente relacionada aos laços comunitários construídos entre vizinhos e 

parentes, que sustentam a vida cotidiana mesmo diante da violência e da ausência do 

Estado. Em sua pesquisa, o autor mostra que “a força dos laços entre parentes e 

vizinhos cria sentimentos de vínculos ao lugar que são […] a base para se promover 

as transformações e tecer a teia do período popular da história” (Dias, 2019, p. 194). 

Essa leitura reforça que as periferias de Salvador constituem espaços de 

sociabilidade, solidariedade e expressão cultural, cujas práticas cotidianas não 

apenas desafiam estigmas, mas também afirmam identidades que estruturam a 

cidade. 

Silva (2023) reforça que a precariedade da infraestrutura urbana na periferia 

soteropolitana aprofunda desigualdades socioespaciais. Problemas como falta de 

saneamento, transporte insuficiente e moradias precárias afetam diretamente a 

qualidade de vida da população. A ausência do Estado nessas áreas é um traço 

marcante, evidenciando a seletividade da urbanização. Isso contribui para a 

perpetuação de ciclos de pobreza, já que a falta de serviços públicos limita as 

oportunidades de mobilidade social. 

Nesse contexto, a periferia de Salvador deve ser entendida não apenas como 

um “resto” da cidade formal, mas como um espaço central para compreender a 

dinâmica urbana. É nela que se expressam, de forma mais intensa, as contradições 

do desenvolvimento capitalista dependente e excludente. Reconhecer a centralidade 

da periferia significa valorizar suas formas de resistência, mas também denunciar as 

políticas que a relegaram a um papel marginal. 

A evasão escolar é um dos principais entraves para a continuidade dos jovens 

negros no sistema educacional. No caso da Bahia, estado com maior população negra 

do Brasil, os índices de abandono escolar superam a média nacional, revelando a 

precariedade estrutural e a ausência de políticas públicas eficazes no enfrentamento 

do problema.  



26 

 

Além dessas dimensões estruturais, Dias (2019) evidencia que a vida na 

periferia soteropolitana é marcada por uma dinâmica comunitária complexa, na qual 

convivem medo, solidariedade, conflitos e práticas culturais que organizam o 

cotidiano. O autor observa que “a rua é a vida em seus pulsares”, funcionando 

simultaneamente como espaço de encontro, lazer, trabalho e tensão (Dias, 2019, p. 

251). Esses territórios revelam uma ecologia própria, na qual relações de vizinhança, 

parentesco e circulação cotidiana desafiam a lógica individualista que marca outras 

áreas da cidade. Para o autor, mesmo diante da violência e da ausência histórica do 

Estado, os bairros populares produzem formas de pertencimento que sustentam a 

permanência dos moradores, fortalecendo redes de apoio que atravessam gerações. 

Ao destacar essas práticas, o autor mostra que a periferia de Salvador não é apenas 

locus de precariedade, mas um espaço ativo de produção social, política e afetiva, 

capaz de forjar identidades e reorganizar a vida urbana para além dos estigmas que 

lhe são impostos. 

 

 

 

Figura 2- Taxa de abandono escolar no ensino médio – Brasil e Bahia (2020–
2023). 
Fonte: INEP (2023). 

 



27 

 

Observa-se que, apesar de uma redução geral na evasão escolar, a Bahia 

mantém percentuais mais altos que a média nacional, evidenciando as desigualdades 

regionais. Essa realidade reforça a importância de iniciativas como o Instituto Cultural 

Steve Biko, que atuam na permanência e no fortalecimento educacional da juventude 

negra. 

 

4.3 Morfologia Periférica de Salvador 

 

A morfologia periférica de Salvador revela como a cidade se expandiu a partir 

de um processo fragmentado e desigual. Segundo Carvalho e Arantes (2022), a 

urbanização soteropolitana gerou uma estrutura polinucleada, marcada pela 

coexistência de áreas centrais verticalizadas e bairros periféricos de crescimento 

desordenado. Essa morfologia traduz a dinâmica de uma cidade que cresceu 

rapidamente, mas sem planejamento adequado. 

A análise da morfologia urbana permite perceber que as periferias de Salvador 

combinam traços de ocupação espontânea com projetos habitacionais estatais. Silva 

(2023) mostra que, em muitos bairros periféricos, a falta de infraestrutura básica é 

resultado da ocupação irregular de terrenos sem acompanhamento técnico. Por outro 

lado, mesmo em áreas onde houve intervenções planejadas pelo Estado, como em 

partes de Cajazeiras, a expansão urbana ocorreu de forma híbrida: enquanto alguns 

setores foram projetados, encostas, vales e áreas de cumeada já estavam ocupados 

espontaneamente antes da conclusão dos conjuntos. Essa sobreposição entre 

planejamento parcial e ocupação informal contribuiu para reproduzir a lógica da 

segregação, concentrando populações pobres em regiões afastadas do centro 

econômico. 

 Sousa, Santos e Oliveira (2022) destacam que a morfologia periférica não é 

apenas física, mas também simbólica. A disposição espacial das casas, ruas e praças 

reflete práticas culturais e modos de vida próprios das comunidades negras. Ao 

mesmo tempo, a precariedade da infraestrutura e o isolamento físico reforçam a 

estigmatização social. Assim, a periferia soteropolitana expressa uma morfologia 

híbrida, onde convivem criatividade comunitária e exclusão estrutural. 

Milton Santos (2022) afirma que o espaço urbano deve ser compreendido como 

produto social, resultado das relações históricas e econômicas que o moldam. Nesse 

sentido, a morfologia periférica de Salvador não pode ser entendida apenas como um 



28 

 

problema urbanístico, mas como resultado de um processo histórico de desigualdade 

e segregação. O espaço periférico materializa o racismo estrutural e a marginalização 

socioeconômica que marcam a história da cidade. 

Por fim, Gomes (2021) ressalta que os efeitos da segregação espacial sobre a 

morfologia urbana são duradouros. As periferias de Salvador tendem a perpetuar um 

padrão de exclusão, no qual as populações pobres enfrentam maiores dificuldades de 

acesso a oportunidades. Contudo, é também nesses territórios que emergem formas 

de resistência e reorganização espacial que desafiam a lógica excludente.  



29 

 

 

5 RACISMO NO BRASIL 

 

O racismo no Brasil é uma dimensão estrutural e histórica que atravessa as 

relações sociais desde o período colonial. Diferentemente de outras formas de 

discriminação, o racismo se consolidou como eixo organizador da sociedade, 

hierarquizando grupos sociais e naturalizando desigualdades. Seyferth (2002) 

destaca que a escravidão foi apenas a base inicial desse processo, mas o racismo se 

perpetuou após a abolição, adaptando-se às mudanças econômicas e políticas. A 

crença na democracia racial, construída ao longo do século XX, serviu como mito 

ideológico para mascarar práticas discriminatórias e impedir que a questão racial 

fosse tratada como um problema estrutural. 

Mário Theodoro (2022) enfatiza que a formação da sociedade brasileira está 

diretamente associada à ideia de branquitude como padrão de poder. A branquitude, 

entendida como posição social privilegiada, não é apenas um atributo fenotípico, mas 

um conjunto de práticas, representações e privilégios historicamente produzidos. 

Nesse sentido, a desigualdade racial no Brasil não decorre apenas da escravidão 

passada, mas da manutenção de um sistema que favorece pessoas brancas em 

detrimento da população negra. Essa estrutura se manifesta no acesso à educação, 

ao mercado de trabalho, à justiça e à própria cidadania. 

Um aspecto central do racismo brasileiro é o mito da cordialidade racial. 

Segundo Seyferth (2002), o Brasil construiu a imagem de nação miscigenada e 

harmoniosa, ocultando os mecanismos de exclusão que impedem a plena 

participação da população negra. Essa narrativa de democracia racial foi fortalecida 

por intelectuais como Gilberto Freyre, mas não resiste à análise empírica dos 

indicadores sociais, que revelam desigualdades persistentes. Ao ocultar o conflito 

racial, o mito da democracia racial atua como barreira simbólica à luta por direitos e 

pela reparação histórica. 

Batista (2018) argumenta que a inferiorização da população negra é uma das 

principais expressões do racismo estrutural. Essa inferiorização se manifesta em 

estereótipos, práticas discriminatórias e no preconceito institucionalizado. A autora 

aponta que, ao longo da história brasileira, os negros foram sistematicamente 

associados à pobreza, à criminalidade e à marginalidade, reforçando um ciclo de 



30 

 

exclusão social. Tais estigmas não são meras percepções individuais, mas produtos 

de um sistema social que associa a cor da pele a oportunidades (ou à sua negação). 

Outro elemento fundamental do racismo brasileiro é sua naturalização. 

Theodoro (2022) lembra que, em uma sociedade marcada pela desigualdade, muitos 

consideram as diferenças sociais como fruto do mérito individual, ignorando o peso 

da discriminação racial. Essa visão meritocrática, amplamente difundida, legitima a 

exclusão ao invisibilizar os obstáculos estruturais enfrentados pela população negra. 

A ideia de que todos têm as mesmas oportunidades ignora o histórico de políticas 

públicas excludentes e a ausência de reparações após a abolição. 

O racismo também se reflete na produção de políticas públicas. Seyferth (2002) 

observa que, até o final do século XX, as ações governamentais evitaram reconhecer 

a questão racial como central. Somente a partir dos anos 2000, com a adoção de 

políticas de ação afirmativa, como as cotas raciais no ensino superior, o Estado 

começou a enfrentar diretamente a desigualdade racial. No entanto, essas políticas 

encontram resistências significativas, revelando a força da branquitude na 

manutenção de privilégios. 

A Lei nº 12.711/2012, conhecida como Lei de Cotas, representou um marco 

para a democratização do ensino superior no Brasil. A seguir, observa-se a evolução 

do número de estudantes negros beneficiados por essa política pública. 

 



31 

 

 

Figura 3- Estudantes negros beneficiados por cotas raciais no Brasil (2012–
2023). 
Fonte: MEC (2023). 

 

O crescimento constante no número de estudantes negros cotistas revela o 

impacto positivo da política de ação afirmativa. No entanto, a experiência do Instituto 

Steve Biko demonstra que apenas a existência da lei não é suficiente: é necessário 

preparo, autoestima e suporte pedagógico para que esses jovens possam disputar e 

conquistar suas vagas no ensino superior. 

Por fim, o racismo no Brasil deve ser compreendido como fenômeno estrutural 

que molda todas as esferas da vida social. Como sintetiza Batista (2018), não se trata 

de atitudes isoladas, mas de um sistema que inferioriza, exclui e silencia a população 

negra. A permanência de desigualdades raciais demonstra que a abolição da 

escravidão não significou inclusão social, mas apenas a reconfiguração de formas de 

exploração. Reconhecer essa realidade é condição fundamental para construir 

políticas eficazes de combate ao racismo e de promoção da igualdade racial. 



32 

 

 

 6 ESPAÇOS DE RESISTENCIA  

 

A trajetória da população negra em Salvador não pode ser compreendida 

apenas a partir das experiências de exclusão e marginalização. Ao longo da história, 

diferentes formas de resistência emergiram como estratégias de afirmação cultural, 

identidade e cidadania. Esses espaços, muitas vezes criados em contextos de 

adversidade, desempenharam papel central na luta contra o racismo estrutural, 

transformando práticas culturais, educacionais e políticas em instrumentos de 

emancipação coletiva.  

Nesse sentido, compreender os blocos afro, as organizações comunitárias e, 

posteriormente, instituições como o Instituto Cultural Steve Biko, significa reconhecer 

que a resistência negra não se restringe à denúncia das desigualdades, mas também 

se expressa na criação de alternativas concretas para a valorização da ancestralidade 

e para a construção de novos horizontes de pertencimento. 

6.1. Blocos Afro e Cultura como Resistência 

 

Os blocos afro surgiram na década de 1970 em Salvador como um movimento 

cultural e político de afirmação da identidade negra. Mais do que simples expressões 

carnavalescas, eles foram concebidos como espaços de resistência frente ao racismo 

estrutural e à marginalização da população negra no Brasil. Segundo Risério (1981), 

o Ilê Aiyê, fundado em 1974, foi pioneiro nesse processo ao reivindicar a valorização 

da estética negra e a denúncia do preconceito racial. A partir dele, outros blocos afro 

emergiram na cidade, como o Olodum, o Muzenza e o Malê Debalê. Fundado em 

1979 no bairro de Itapuã, o Malê Debalê consolidou-se como uma das expressões 

mais significativas da cultura afro-baiana, combinando música, dança e consciência 

política (Lima, 2014). Com esses coletivos, Salvador se afirmou como palco de uma 

profunda revolução cultural. 

A música e a estética desempenharam papéis centrais nesse movimento. De 

acordo com Guerreiro (1992), os blocos afro ressignificaram o carnaval de Salvador 

ao inserir a batida percussiva como elemento de identidade, contrastando com os 

modelos eurocentrados até então predominantes. Essa musicalidade, inspirada em 

ritmos africanos e caribenhos, conectava os afrodescendentes à diáspora africana, 



33 

 

transformando a festa popular em ato político. A estética negra, por sua vez, foi 

exaltada por meio de roupas, penteados e símbolos que reforçavam o orgulho racial. 

Além da dimensão cultural, os blocos afro tiveram um impacto político e social 

significativo. Pinho (2001) argumenta que o Ilê Aiyê e o Olodum funcionaram como 

escolas de consciência racial, educando jovens negros sobre sua ancestralidade e 

promovendo debates sobre racismo e cidadania. Nesse sentido, os blocos 

extrapolaram o carnaval, tornando-se instituições comunitárias de formação e 

empoderamento. 

Outro ponto importante é a internacionalização do discurso dos blocos afro. O 

Olodum, em especial, ganhou projeção mundial ao participar de parcerias musicais 

com artistas como Paul Simon e Michael Jackson. Como observa Albuquerque (2009), 

essa visibilidade internacional ajudou a difundir globalmente a luta contra o racismo 

no Brasil e fortaleceu a autoestima da população negra local. A cultura afro-baiana 

tornou-se, assim, símbolo de resistência não apenas regional, mas global. 

Os blocos também desempenharam papel essencial na construção de 

narrativas contra-hegemônicas. Segundo Sansone (2003), ao valorizar a negritude, 

eles desafiaram o mito da democracia racial e expuseram as contradições da 

sociedade brasileira. Essa postura crítica foi fundamental para a emergência de um 

movimento negro mais articulado, que utilizou a cultura como ferramenta de 

mobilização política. 

Contudo, os blocos afro enfrentaram resistência e marginalização. Durante 

anos, foram criminalizados e acusados de segregacionistas por adotarem critérios de 

participação baseados na identidade racial. Como ressalta Risério (1981), essas 

críticas refletiam a dificuldade da sociedade brasileira em aceitar a valorização da 

identidade negra como prática legítima de resistência. Ainda assim, os blocos 

consolidaram-se como espaços de afirmação e sobrevivência cultural. 

Atualmente, os blocos afro continuam desempenhando função central na luta 

antirracista. Eles se mantêm como espaços de educação informal, de promoção 

cultural e de fortalecimento comunitário, inspirando novas gerações. A cultura negra, 

celebrada e politizada por esses grupos, tornou-se uma das mais importantes 

estratégias de resistência contra o racismo estrutural no Brasil. 

6.2 O Instituto Cultural Steve Biko 

 



34 

 

O Instituto Cultural Steve Biko foi fundado em Salvador, no ano de 1992, a partir 

da iniciativa coletiva de educadores, estudantes universitários e militantes do 

movimento negro que identificaram a necessidade de criar estratégias educacionais 

específicas para enfrentar a exclusão histórica da população negra do ensino superior. 

A instituição surge no contexto de ampliação do debate racial no Brasil pós-

Constituição de 1988 e consolida-se como o primeiro curso pré-vestibular voltado 

prioritariamente para jovens negros no país. Desde sua criação por Sílvio Humberto 

dos Passos Cunha, Jorge Barbosa e Edson Mendes, o Instituto tem como eixo central 

a articulação entre formação acadêmica, consciência racial e engajamento político, 

assumindo a educação como instrumento de transformação social (Instituto Cultural 

Steve Biko, 2022; Dias, 2019). 

O nome do Instituto homenageia Stephen Bantu Biko, conhecido 

internacionalmente como Steve Biko, líder sul-africano do Movimento de Consciência 

Negra e uma das principais referências da luta contra o regime do apartheid. Biko 

defendia que a libertação da população negra passava, necessariamente, pela 

reconstrução da autoestima, da identidade e da consciência histórica, entendendo que 

a opressão racial também se manifesta no plano simbólico e psicológico. Sua atuação 

política, interrompida de forma violenta em 1977, deixou um legado intelectual que 

influenciou movimentos negros em diferentes partes do mundo, inclusive no Brasil, 

especialmente no campo da educação e da afirmação identitária (Biko, 1978; 

Fundação Cultural Palmares, 2013). 

A sede do Instituto Cultural Steve Biko localiza-se no Centro Histórico de 

Salvador, no bairro do Pelourinho, espaço simbólico marcado pela presença histórica 

da população negra e pela memória da escravidão no Brasil. A escolha desse território 

não é aleatória, mas politicamente significativa, pois reafirma a ocupação negra de um 

espaço central da cidade e fortalece o vínculo entre educação, identidade e território. 

A sede funciona como local de aulas, reuniões pedagógicas, atividades culturais e 

formação política, configurando-se como um ponto de referência para jovens oriundos 

de diferentes bairros periféricos da capital baiana (Instituto Cultural Steve Biko, 2022). 

O corpo de educadores do Instituto é composto majoritariamente por 

professores, pesquisadores, universitários e militantes do movimento negro, com 

formação nas áreas de educação, ciências humanas e sociais. Esses educadores 

atuam de forma comprometida com uma pedagogia antirracista, que articula 

conteúdos acadêmicos tradicionais com debates sobre história da África, cultura afro-



35 

 

brasileira, identidade racial e cidadania. Em grande parte, a atuação docente ocorre 

em regime de voluntariado ou colaboração solidária, reforçando o caráter comunitário 

da instituição e o compromisso político com a formação da juventude negra (Dias, 

2019; Instituto Cultural Steve Biko, 2022). 

O acesso dos estudantes ao Instituto ocorre por meio de processo seletivo 

próprio, realizado periodicamente, que busca identificar jovens negros oriundos de 

escolas públicas e de contextos sociais marcados por desigualdades educacionais. O 

processo seletivo envolve etapas como provas de conhecimentos básicos, produção 

textual e entrevistas, nas quais se avaliam não apenas o desempenho acadêmico, 

mas também o interesse do candidato pela proposta pedagógica e pelo compromisso 

com a formação crítica oferecida pela instituição. Essa seleção visa garantir que o 

Instituto atenda prioritariamente estudantes que historicamente tiveram menos 

oportunidades educacionais (Instituto Cultural Steve Biko, 2022). 

Entre os componentes centrais da proposta pedagógica do Instituto destaca-se 

a disciplina Cidadania e Consciência Negra (CCN), que integra o currículo formativo 

dos estudantes. A CCN tem como objetivo promover reflexões sistemáticas sobre 

racismo, desigualdades raciais, história da população negra, identidade e direitos, 

funcionando como espaço de formação política e fortalecimento da consciência crítica. 

Essa disciplina diferencia o Instituto de cursinhos tradicionais ao inserir a dimensão 

racial como eixo estruturante do processo educativo, em consonância com os 

princípios da educação das relações étnico-raciais (Dias, 2019; Gomes, 2017). 

A experiência do autor no Instituto Cultural Steve Biko também constitui 

elemento relevante para a compreensão da atuação institucional. A vivência no 

espaço da Biko possibilitou o contato direto com práticas pedagógicas antirracistas, 

debates sobre identidade negra e processos de formação coletiva, contribuindo para 

o fortalecimento da consciência racial. Essa trajetória evidencia, a partir de uma 

experiência concreta, os impactos que o Instituto exerce sobre jovens negros, 

reafirmando seu papel como espaço de acolhimento, formação crítica e transformação 

social. 

Dessa forma, o Instituto Cultural Steve Biko consolida-se como uma 

experiência educacional singular no contexto brasileiro, ao articular educação, 

identidade, território e cidadania. Sua atuação demonstra que a promoção da 

igualdade racial no campo educacional exige iniciativas que ultrapassem a lógica 



36 

 

meramente conteudista, incorporando práticas pedagógicas comprometidas com a 

emancipação social e o enfrentamento do racismo estrutural. 

 

 

 

Figura 4- Sede do Instituto Cultural Steve Biko em Salvador. 
Fonte: Site do Instituto Cultural Steve Biko,2022. 
 

Um dos diferenciais do Instituto é a proposta pedagógica que articula formação 

acadêmica e identidade racial. As aulas não se limitam aos conteúdos tradicionais 

exigidos no vestibular, mas incorporam disciplinas relacionadas à história e cultura 

africana, filosofia negra e cidadania. Essa pedagogia de valorização identitária, 

conforme aponta Munanga (1999), constitui elemento central para a construção de 

trajetórias educacionais mais equitativas no contexto brasileiro. 

Aguiar et al. (2006) destacam que a experiência da Biko não se restringe ao 

campo educacional, mas dialoga com dimensões religiosas, culturais e políticas da 

negritude. O Instituto cria um espaço de vivência comunitária no qual cultura, 

cidadania e identidade se articulam como práticas de resistência, fortalecendo a 

autoestima da juventude negra e promovendo a construção de uma consciência 

coletiva antirracista. 

O impacto social do Instituto é visível nos resultados concretos alcançados ao 

longo de sua trajetória. Muitos de seus ex-alunos ingressaram em universidades 

públicas e se tornaram lideranças em diferentes áreas de atuação. Gomes (2017) 

observa que a Biko contribuiu significativamente para a democratização do ensino 

superior, ampliando as oportunidades de ascensão social para jovens negros de 

Salvador. Além disso, a experiência do Instituto foi pioneira ao inspirar debates e 

políticas de inclusão racial no campo educacional brasileiro. 



37 

 

Calazans (2022) interpreta a Biko como um “quilombo educacional”, ou seja, 

um espaço contemporâneo de resistência e emancipação que oferece não apenas 

acesso à educação formal, mas também uma nova narrativa para a juventude 

soteropolitana. Essa metáfora reforça a ideia de que a Biko é herdeira de uma tradição 

de luta coletiva iniciada nos quilombos históricos, atualizando-a em um contexto 

urbano e educacional. 

Outro aspecto relevante é o diálogo internacional presente na atuação do 

Instituto. Inspirado em Steve Biko, liderança da Consciência Negra na África do Sul, o 

Instituto estabelece conexões entre a luta brasileira e os movimentos globais contra o 

racismo. Essa dimensão transnacional, apontada por Aguiar et al. (2006), insere a 

Biko em uma rede mais ampla de militância negra, demonstrando que experiências 

locais podem se articular a causas globais sem perder suas especificidades. 

Historicamente, o acesso ao ensino superior no Brasil foi marcado por 

profundas desigualdades raciais. Embora as políticas de ação afirmativa tenham 

ampliado oportunidades, ainda persiste uma distância significativa entre estudantes 

negros e brancos no ingresso às universidades. Esse cenário histórico ajuda a 

compreender os dados apresentados a seguir. 

 



38 

 

 

Figura 5- Taxa de acesso ao ensino superior no Brasil por cor/raça (2001–2023). 
Fonte: IBGE, Síntese de Indicadores Sociais (2023). 

 

Observa-se um crescimento expressivo da presença de jovens negros no 

ensino superior, sobretudo após a implementação da Lei de Cotas, em 2012. O 

Instituto Cultural Steve Biko insere-se nesse processo como protagonista, 

contribuindo de forma direta para o ingresso de estudantes negros em universidades 

públicas e privadas. 

Por fim, o Instituto Cultural Steve Biko deve ser compreendido como um dos 

mais importantes espaços de resistência e emancipação negra no Brasil 

contemporâneo. Ao articular educação, cidadania e consciência identitária, o Instituto 

demonstra que o enfrentamento do racismo estrutural se concretiza na construção de 

alternativas reais de inclusão e transformação social. Como argumenta Dias (2019), 

iniciativas comunitárias que fortalecem vínculos identitários e produzem 

pertencimento tendem a gerar impactos duradouros na trajetória das juventudes 

periféricas. Nesse sentido, a proposta formativa da Biko aponta para a necessidade 

de que experiências semelhantes sejam incorporadas às políticas públicas de 



39 

 

educação básica, ampliando seu alcance para além da capital baiana e consolidando-

se como referência de luta e esperança para as novas gerações. 

  



40 

 

 

7 IMPLEMENTAÇÃO DA LEI 10.639/2003 E O PAPEL DO INSTITUTO COMO 

REFERÊNCIA PRÁTICA 

 

A Lei 10.639/2003 alterou a LDB para tornar obrigatório o ensino de História e 

Cultura Afro-Brasileira e Africana em toda a educação básica, incluindo a abordagem 

da luta dos negros no Brasil, da cultura negra e do papel do negro na formação da 

sociedade. O CNE detalhou o como fazer por meio do Parecer CNE/CP 3/2004 e da 

Resolução CNE/CP 1/2004, que instituem as Diretrizes Curriculares Nacionais para a 

Educação das Relações Étnico-Raciais (ERER). Essas normas enfatizam que não se 

trata de conteúdo periférico, mas de princípio transversal a todas as áreas.  

Transcorrido mais de uma década, a literatura mostra que a implementação 

tem sido desigual entre redes e escolas. Souza e Pereira (2013) mapearam embates 

e percalços: desde resistências docentes e currículos engessados, até a escassez de 

materiais didáticos qualificados e a ausência de formação continuada. O resultado é 

um “currículo oculto” que mantém a centralidade eurocêntrica e deixa iniciativas de 

ERER circunscritas a datas comemorativas. 

Estudos recentes reforçam que “uma coisa é a lei no papel, outra é a lei na 

prática”. Ao analisar processos coletivos de gestão escolar para a ERER, Da Cunha 

(2021) descreve que avanços ocorrem quando gestão, docentes, estudantes e 

comunidade constroem pactos, com planos de ação, acompanhamento e avaliação. 

Entre os fatores críticos estão: tempo institucional para formação, apoio das 

secretarias, recursos pedagógicos e redes com universidades, NEABs e movimentos 

negros. 

É nesse ponto que experiências comunitárias como o Instituto Cultural Steve 

Biko, discutidas por Dias (2019), oferecem referências práticas para a implementação 

da lei. Primeiro, por sua pedagogia identitária — que integra conteúdos da ERER ao 

desenvolvimento acadêmico —, demonstrando que tratar África/diáspora não é 

“extra”, é estruturante do currículo. Essa abordagem responde ao desafio apontado 

por Souza e Pereira (2013) de superar ações pontuais e folclorizantes. 

Segundo o Instituto Steve Biko, a organização opera como espaço formador de 

professores e multiplicadores: oficinas, rodas de estudo, materiais próprios e 

itinerários que articulam história, cultura e cidadania. Ao produzir e compartilhar 

sequências didáticas. 



41 

 

Terceiro, a Biko atua como ponte de gestão: seus protocolos de 

acompanhamento de turmas (metas, monitoramento de frequência, tutorias) são 

traduzíveis para a escola básica, inspirando planos de ERER com objetivos, 

indicadores (por exemplo, participação discente, produção de trabalhos autorais, 

feiras afro-brasileiras) e avaliação. É a materialização da “tessitura de processos 

coletivos” que Da Cunha (2021) identifica como chave para que a lei saia do papel.  

Quarto, a experiência do Instituto evidencia que formação continuada com 

enfoque antirracista afeta expectativas e clima escolar: docentes relatam mais 

segurança para trabalhar temas sensíveis; estudantes reconhecem-se como sujeitos 

históricos; famílias aproximam-se do projeto pedagógico. Esses efeitos indiretos 

reduzem a ocorrência de racismo recreativo e de práticas discriminatórias no 

cotidiano, criando ambiente propício à ERER  o que a literatura reconhece como 

condição de sustentabilidade das mudanças curriculares. 

Por fim, como referência pública, o Instituto pode colaborar com redes de 

ensino por meio de convênios para formação, produção de materiais com licenças 

abertas, assessoria na revisão de PPP/PCs e incubação de projetos de grêmios e 

coletivos estudantis. Com isso, alinha-se ao espírito da Lei 10.639/2003 e das 

Diretrizes (2004): implementar não é apenas prescrever conteúdo, é gestão da 

mudança – pedagógica, institucional e cultural. 

 

 

 

 

  



42 

 

 

 

8 RESULTADOS E DISCUSSÃO  

 

Os resultados obtidos a partir dos questionários aplicados a estudantes, 

professores e gestores do Instituto Cultural Steve Biko permitem compreender, de 

forma empírica, como a instituição impacta a identidade racial, a autoestima e o 

desempenho educacional da comunidade atendida. Os dados confirmam as análises 

presentes na literatura sobre educação antirracista e correspondem diretamente aos 

objetivos propostos nesta pesquisa. 

8.1 Fortalecimento da identidade racial e consciência ancestral 

 

Tanto no formulário aplicado a professores e gestores quanto no destinado aos 

estudantes, observou-se unanimidade em relação ao fortalecimento da identidade 

racial proporcionado pelo Instituto. No primeiro levantamento, 100% dos respondentes 

afirmaram que a Biko contribui diretamente para a consolidação da identidade negra. 

Entre os estudantes, igualmente, todas as respostas indicaram que as atividades da 

instituição reforçam a compreensão da identidade racial, combinando elementos 

pedagógicos e culturais que ampliam o sentimento de pertencimento. 

Essa percepção dialoga com autores como Munanga (1999) e Gomes (2017), 

que destacam a educação identitária como ferramenta de emancipação e construção 

de autoestima. Os dados revelam que o Instituto tem conseguido promover uma 

pedagogia que articula ancestralidade, autoestima e formação acadêmica, alinhando 

teoria e prática. 

8.2 Compreensão da ancestralidade africana 

 

Outro dado relevante diz respeito à compreensão da ancestralidade africana. 

Em ambos os formulários, todos os participantes marcaram “Sim” ou “Parcialmente” 

para a questão que investigava se o Instituto amplia a consciência sobre a história e 

a cultura africana. Essa unanimidade indica que o conteúdo pedagógico desenvolvido 

pela Biko não apenas transmite informações, mas produz reconhecimento identitário 

profundo, funcionando como espaço de reconstrução de memória e valorização 

coletiva. 



43 

 

Esse resultado reforça os apontamentos de Dias (2019), segundo o qual 

experiências comunitárias negras atuam como territórios pedagógicos que articulam 

pertencimento, solidariedade e continuidade histórica. 

8.3 Desempenho escolar e permanência educativa 

 

A maioria contundente dos estudantes afirmou que o Instituto “melhorou muito” 

seu desempenho escolar, enquanto professores e gestores classificaram o impacto 

educacional como “positivo” ou “muito positivo”. Da mesma forma, a permanência na 

escola ou na universidade também foi reconhecida como fortemente influenciada pela 

atuação da Biko, com prevalência de respostas afirmativas em ambos os grupos 

investigados. 

Esses dados dialogam com a literatura sobre políticas de acesso e 

permanência, como as análises de Theodoro (2022) sobre desigualdades raciais e de 

Calazans (2022) sobre os “quilombos educacionais”. Os formulários revelam que o 

Instituto funciona como ambiente protetivo e motivador para jovens negros, 

contribuindo para enfrentar a evasão escolar ainda elevada no estado da Bahia. 

8.4 Adequação das práticas pedagógicas e educação antirracista 

 

No conjunto de professores e gestores, 100% dos respondentes consideraram 

as práticas pedagógicas adequadas ou muito adequadas aos objetivos formativos do 

Instituto. Além disso, todos reconheceram que os materiais utilizados estão alinhados 

à proposta de educação antirracista. Entre os estudantes, as avaliações foram 

igualmente positivas, com predominância da classificação “muito relevantes”. 

Esses dados evidenciam que a experiência pedagógica do Instituto Steve Biko 

atende às diretrizes da Lei 10.639/2003, especialmente no que se refere à valorização 

da cultura afro-brasileira e ao enfrentamento do racismo no ambiente educacional. 

8.5 Enfrentamento do racismo e impacto comunitário 

 

Outro eixo fundamental identificado nas respostas diz respeito ao 

enfrentamento do racismo. A ampla maioria dos participantes afirmou que o Instituto 

contribui para compreender e enfrentar situações de discriminação racial. Entre os 



44 

 

estudantes, a resposta mais marcante foi “Sim”, com poucas variações, enquanto 

professores e gestores reforçaram essa percepção. 

Além disso, todos os estudantes afirmaram que o Instituto gerou mudanças 

positivas em suas vidas pessoais e comunitárias, com ênfase nos laços identitários, 

engajamento político e autoestima. 

8.6 Impacto geral da Biko na formação educacional e cidadã 

 

Por fim, ao avaliar o impacto global do Instituto, a maioria absoluta dos 

participantes assinalou “Muito alto”. Nenhum estudante ou profissional classificou o 

impacto como baixo ou negativo. Essa avaliação sintetiza a relevância da experiência 

pedagógica da Biko, que se apresenta como espaço de formação crítica, 

pertencimento, afeto e emancipação. 

Os resultados empíricos confirmam, portanto, a tese central desta pesquisa: o 

Instituto Cultural Steve Biko desempenha papel decisivo na construção de uma 

educação antirracista, na valorização da ancestralidade africana e na promoção da 

autoestima da população negra de Salvador. As evidências quantitativas e qualitativas 

reforçam o que a literatura já anunciava, mas acrescentam concretude à análise, 

demonstrando que a Biko é, de fato, um território contemporâneo de resistência e 

transformação social. 

8.7 A Steve Biko como Tecnologia Social Negra e Inovação Pedagógica 

 

 Os resultados demonstram que o Instituto Cultural Steve Biko atua de maneira 

que ultrapassa a função de espaço educativo convencional. As percepções de 

estudantes, professores e gestores revelam que a instituição se consolidou como uma 

tecnologia social negra, articulando identidade, formação crítica e pertencimento 

comunitário de forma integrada. A convergência das respostas positivas indica que a 

Biko mobiliza saberes ancestrais, práticas pedagógicas antirracistas e vínculos 

comunitários capazes de produzir transformações significativas nas trajetórias dos 

participantes. 

O fortalecimento da autoestima, da consciência racial e da motivação escolar 

observado nos dados evidencia que o Instituto desenvolve uma prática formativa que 

combina acolhimento, rigor intelectual e valorização da ancestralidade africana. Esses 

elementos são pouco contemplados na educação formal, o que torna a experiência 



45 

 

da Biko particularmente relevante. Trata-se de uma atuação inovadora, que responde 

a lacunas estruturais do sistema educacional brasileiro, especialmente no que diz 

respeito à efetiva implementação da Lei 10.639/2003. 

A análise dos resultados permite compreender que o modelo pedagógico da 

Biko possui potencial para inspirar políticas públicas. Esse potencial não se deve 

apenas ao impacto direto observado pelos participantes, mas também ao fato de 

demonstrar que uma educação antirracista consistente pode operar como instrumento 

de emancipação social e fortalecimento da cidadania. A experiência da Biko, portanto, 

ilumina caminhos concretos para ampliar a presença de práticas educativas que 

valorizem a história e a cultura negra no cotidiano escolar. 

 



46 

 

9 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

A trajetória desenvolvida nesta pesquisa permitiu compreender como a cidade 

de Salvador, marcada por profundas desigualdades históricas, raciais e territoriais, 

constitui simultaneamente um espaço de opressão e de resistência da população 

negra. Os capítulos dedicados à formação urbana da cidade, à constituição das 

periferias, à análise do racismo estrutural e às experiências de resistência cultural 

mostraram que os processos que estruturam a capital baiana não podem ser 

dissociados da história da escravidão, da segregação socioespacial e das disputas 

por dignidade e pertencimento. 

Nesse cenário, o Instituto Cultural Steve Biko emerge como uma das 

expressões contemporâneas mais significativas da luta negra por educação, 

identidade e emancipação. Ao longo da investigação, tornou-se evidente que o 

Instituto não atua apenas como cursinho preparatório ou espaço formativo, mas como 

território político-pedagógico orientado pela valorização da ancestralidade africana, 

pela construção da consciência racial e pelo enfrentamento cotidiano do racismo. A 

revisão teórica e os dados empíricos dialogam de forma consistente no 

reconhecimento de que a Biko representa um modelo de educação antirracista que 

une formação acadêmica, identidade e cidadania. 

Os resultados obtidos a partir dos questionários aplicados a estudantes, 

professores e gestores confirmam essa centralidade. A unanimidade das respostas 

positivas em relação ao fortalecimento da identidade racial, à compreensão da 

ancestralidade africana, ao impacto no desempenho escolar e à relevância das 

práticas pedagógicas revela a profundidade das transformações geradas pelo 

Instituto. O fato de todos os participantes reconhecerem mudanças significativas em 

suas vidas pessoais e comunitárias, bem como classificarem o impacto geral da Biko 

como “muito alto”, reforça que sua atuação ultrapassa o âmbito educacional, 

alcançando dimensões afetivas, políticas e coletivas da experiência negra em 

Salvador. 

Essa percepção é coerente com autores como Dias (2019), que demonstra que 

territórios de resistência e redes comunitárias produzem vínculos, esperança e 

possibilidade de futuro. Também dialoga com Munanga (1999) e Gomes (2017), que 

enfatizam a centralidade da identidade na luta contra o racismo e na construção de 

projetos de vida para a juventude negra. A Biko se insere, assim, na tradição dos 



47 

 

blocos afro, dos movimentos negros da década de 1970 e das experiências 

quilombolas urbanos, afirmando continuidade histórica e inovação pedagógica. 

A partir desses resultados, reafirma-se que iniciativas como a do Instituto 

Cultural Steve Biko não devem ser compreendidas como ações pontuais, mas como 

referências para políticas públicas estruturantes. A excelência de sua proposta 

pedagógica reconhecida por estudantes, docentes e gestores indica que modelos 

formativos baseados em identidade racial, pertencimento e consciência histórica 

podem e devem ser incorporados ao ensino médio brasileiro, ampliando o alcance de 

práticas que há décadas produzem efeitos concretos na trajetória educacional da 

juventude negra. 

Por fim, esta pesquisa reafirma que combater o racismo estrutural implica 

reconhecer as desigualdades que atravessam a cidade, mas também valorizar os 

espaços que produzem dignidade, potência e mobilidade social. O Instituto Steve Biko 

ilumina caminhos possíveis e evidencia que a educação antirracista não é 

complemento, mas fundamento para um projeto de sociedade mais justo. A 

continuidade de estudos, parcerias e ações que fortaleçam essa experiência torna-se, 

portanto, não apenas desejável, mas necessária para enfrentar os desafios históricos 

que persistem no Brasil contemporâneo. 

  



48 

 

REFERÊNCIAS  

 

AGUIAR, Neusa Maria Mendes de; PEREIRA, Amélia Vitória de Souza; LOPES, 
Arivaldo Sacramento. Movimento negro educador: saberes construídos nas lutas 
por emancipação. Salvador: EDUFBA, 2006. 
 
ALBUQUERQUE, Wlamyra R. de. O jogo da dissimulação: abolição e cidadania 
negra no Brasil. São Paulo: Companhia das Letras, 2009. 
 
BATISTA, Vera Malaguti. O racismo estrutural no Brasil. Rio de Janeiro: Revan, 
2018. 
BRAGA, Júlio Santana. Sociedade Protetora dos Desvalidos: uma irmandade de 
cor. Salvador: Ianamá, 1987. 
 
CALAZANS, Emanuele. Quilombos educacionais: experiências negras de 
resistência. Revista da ABPN, v. 14, n. 41, p. 56-78, 2022. 
 
CAMPOS, Lucas Ribeiro. Sociedade Protetora dos Desvalidos: mutualismo, 
política e identidade racial em Salvador (1861–1894). Dissertação (Mestrado em 
História) – Universidade Federal da Bahia, Salvador, 2018. 
 
CARVALHO, Gabriel; ARANTES, João. A urbanização desigual de Salvador. 
Revista Brasileira de Estudos Urbanos e Regionais, v. 24, n. 3, p. 44-63, 2022. 
 
COELHO, Juliana. Baianas de acarajé e economia informal em Salvador. 
Estudos Afro-Brasileiros, v. 12, n. 2, p. 99-120, 2022. 
 
DA CUNHA, Luiz. Gestão escolar e educação das relações étnico-raciais. 
Educação & Sociedade, v. 42, p. 1-19, 2021. 
 
DA SILVA, Joselina. Roma negra: Salvador e a herança africana. Cadernos de 
Estudos Africanos, v. 35, p. 77-95, 2018. 
 
DA SILVA, Joselina. Segregação urbana e periferias de Salvador. Revista de 
Estudos Urbanos, v. 18, n. 1, p. 21-40, 2023. 
 
DE SOUSA, Carla; SANTOS, Leandro; OLIVEIRA, Tatiane. Fotografia e periferia 
em Salvador: narrativas de resistência. Revista Estudos Culturais, v. 20, n. 2, p. 55-
72, 2022. 
 
DIAS, Clímaco César Siqueira. Práticas socioespaciais e processos de 
resistência na grande cidade: relações de solidariedade nos bairros populares 
de Salvador. 2017. Tese (Doutor em Geografia) — Instituto de Geociências, 
Universidade Federal da Bahia, Salvador, 2017. Disponível em: 
https://repositorio.ufba.br/bitstream/ri/25600/1/Climaco_Cesar_Siqueira_Dias_Tese_
Doutorado_Final.pdf. Acesso em: (04/12/2025). 
 
GUERREIRO, Goli. A trama dos tambores: a música afro-pop de Salvador. São 
Paulo: Editora 34, 1992. 
 



49 

 

GOMES, Nilma Lino. O movimento negro educador. Petrópolis: Vozes, 2017. 
 
GOMES, Ricardo. A segregação espacial em Salvador. Revista Geográfica de 
Bahia, v. 9, n. 2, p. 33-47, 2021. 
 
INSTITUTO NACIONAL DE ESTUDOS E PESQUISAS EDUCACIONAIS (INEP). 
Sinopse estatística da educação básica 2023. Brasília: INEP, 2023. 
 
INSTITUTO BRASILEIRO DE GEOGRAFIA E ESTATÍSTICA (IBGE). Censo 
Demográfico 2022. Rio de Janeiro: IBGE, 2022. 
 
LOPES, Felipe; ROSSETTO, João; FERNANDES, Marcos. Planejamento urbano e 
PDDU de Salvador. Revista de Planejamento Urbano, v. 28, n. 1, p. 15-30, 2024. 
 
MEC – Ministério da Educação. Relatório de monitoramento das cotas raciais no 
ensino superior 2023. Brasília: MEC, 2023. 
 
MUNANGA, Kabengele. Rediscutindo a mestiçagem no Brasil: identidade 
nacional versus identidade negra. Petrópolis: Vozes, 1999. 
 
OLIVEIRA, Marcelo. Trabalho urbano de escravizados em Salvador no século 
XIX. Revista Afro-Atlântica, v. 7, n. 1, p. 101-118, 2021. 
 
OLIVEIRA, Rosana. O pré-vestibular Steve Biko e a educação antirracista. 
Revista da ABPN, v. 4, n. 9, p. 45-59, 2012. 
 
ORLANDI, Eni. Cidade e colonização: o urbanismo em Salvador no século XVI. 
São Paulo: Perspectiva, 2011. 
 
PINHO, Osmundo. Reinvenções da África na Bahia. São Paulo: Annablume, 2001. 
 
RISÉRIO, Antonio. Carnaval Ijexá: notas sobre afoxés e blocos afro. Salvador: 
Corrupio, 1981. 
 
RIBEIRO, João. O Levante Malê e a identidade muçulmana em Salvador. Revista 
Brasileira de História, v. 43, n. 90, p. 67-88, 2023. 
 
SANSONE, Lívio. Negritude sem etnicidade: o local e o global nas relações raciais 
e na produção cultural negra do Brasil. Salvador: EDUFBA, 2003. 
 
SANTOS, Milton. A natureza do espaço: técnica e tempo, razão e emoção. 6. ed. 
São Paulo: Edusp, 2022. 
 
SANTOS, Milton. Por uma outra globalização: do pensamento único à consciência 
universal. 25. ed. Rio de Janeiro: Record, 2023. 
 
SANTOS, Milton. Metamorfoses do espaço habitado. 6. ed. São Paulo: Edusp, 
2022. 
 



50 

 

SANTOS, Valter; et al. Presença muçulmana e resistência em Salvador. Revista 
Afro-Brasileira de História, v. 12, n. 2, p. 111-134, 2022. 
 
SEYFERTH, Giralda. Colonização, imigração e questão racial no Brasil. 
Campinas: UNICAMP, 2002. 
 
SOUZA, Laura; PEREIRA, Adriana. Implementação da Lei 10.639/2003: desafios e 
perspectivas. Educação e Pesquisa, v. 39, n. 3, p. 741-758, 2013. 
 
SOUZA, Marina; et al. Trabalho escravo urbano em Salvador no século XIX. 
Revista de História Social, v. 13, n. 1, p. 201-219, 2010. 
 
SUZANO JUNIOR, Paulo. Geografia e Levante Malê: permanências e resistências 
no espaço urbano. Revista Brasileira de Geografia, v. 82, n. 2, p. 45-64, 2021. 
 
THEODORO, Mário. Racismo, racismo estrutural e desigualdades raciais no 
Brasil. Brasília: Ipea, 2022. 
 
VASCONCELOS, Fábio. Colonialismo e modernidade em Salvador. Revista 
Tempo e Espaço, v. 22, n. 2, p. 51-68, 2016. 
 
VASCONCELOS, Fábio. Salvador e o sistema internacional moderno: diáspora 
africana e escravidão. Revista Brasileira de História, v. 44, n. 91, p. 23-41, 2024. 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
  



51 

 

ANEXO A – QUESTIONÁRIO 

 

 

1. Qual é o seu vínculo com o Instituto Cultural Steve Biko? 

2. Há quanto tempo você atua ou participa das atividades do Instituto? 

3. O Instituto contribui para o fortalecimento da identidade racial dos participantes? 

4. As atividades desenvolvidas favorecem a compreensão sobre ancestralidade e 

história africana? 

5. Na sua avaliação, o Instituto tem impacto positivo no desempenho educacional 

dos estudantes?  

6. Você considera que o Instituto ajuda na permanência dos jovens na escola ou na 

universidade? 

7. As atividades pedagógicas (oficinas, rodas de estudo, debates) são adequadas 

para os objetivos formativos? 

8. Os conteúdos e materiais didáticos utilizados estão alinhados à proposta de 

educação antirracista? 

9. O Instituto contribui para que estudantes e participantes enfrentem e 

compreendam situações de racismo? 

10. De modo geral, qual é o impacto do Instituto Cultural Steve Biko na formação 

pessoal e acadêmica dos participantes? 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



52 

 

ANEXO A – FOTO INSTITUTO CULTURAL STEVE BIKO 
 
  
 

 

 

 



53 

 

 

 

 


